
Gerechtigkeit 

Autor

Prof. Dr. Peter Dabrock 

Dieser Artikel wurde im Onlinelexikon Systematische Theologie (SysLex) veröffentlicht:

Dabrock, Peter: „Gerechtigkeit (ethisch)“, Version 1.0, in: Onlinelexikon Systematische

Theologie, ISSN 3052-685X, 31. Oktober 2025.

https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/

 

Gerechtigkeit ist ein zentraler und hochgradig umstrittener ethischer Begriff.

Gerechtigkeitsforderungen sind oft durch das Gefühl empfundener Ungerechtigkeit motiviert.

Formal lässt sich Gerechtigkeit als die gerechtfertigte und gleichmäßige Berücksichtigung des

jeweils Angemessenen definieren. Die heute als Minimalstandards etablierten Kriterien – etwa

das Gleichheitsgebot oder faire Verfahren – lassen sich bis in die griechische Antike (

Aristoteles oes-gnd-icon) und ihre Ausarbeitung in der Scholastik (Thomas von Aquin 

oes-gnd-icon) zurückverfolgen. Seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ranken sich viele

Gerechtigkeitsdebatten um das Konzept der sozialen Gerechtigkeit, verstanden als Ausgleich

zwischen Freiheit und Gleichheit. Im Ringen um ihr Verständnis spielen nicht nur materiale

Gesichtspunkte (von Rawls oes-gnd-icon bis zum Capabilities Approach entfaltet), sondern

zunehmend auch prozedurale Gesichtspunkte – im Anschluss an postkoloniale und

intersektionale Diskurse gefragt: „Wer darf mitreden?“ – eine zentrale Rolle. In beiden

Debattensträngen kann sich die bibeltheologische Tradition des Verständnisses von

Gerechtigkeit als Gemeinschaftstreue transpartikularisierend einbringen.

- Seite 1

https://www.ethik-lexikon.de/lexikon/gerechtigkeit
https://www.ethik-lexikon.de/lexikon/prof-dr-peter-dabrock
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/aristoteles/
https://syslex-online.de/people/thomas-von-aquin/
https://syslex-online.de/people/john-rawls/


1. Warum die Frage nach Gerechtigkeit?

Wie verteilt man ein gesundes Brot gerecht, wenn alle Anwesenden Hunger haben? Soll jede

Person gleich viel bekommen? Oder vielleicht die größere mehr – sie hat ja mehr Hunger?

Oder doch die kleinere – sie muss schließlich noch wachsen? Soll man dem Bettler (vgl. Art. 

Armut), den man vor der Tür sitzen sieht, etwas abgeben? Anderer Kontext: Gibt es gerechte

Kriege (vgl. Art. Frieden)? Gibt es für jede:n einen Anspruch darauf, jegliche Positionen in der 

Gesellschaft zu erhalten? Müssen Ungleichheiten immer ausgeglichen werden? Wenn ja,

welche und durch wen? Müssen die derzeit lebenden Menschen sich stärker (und wenn wie

viel) einschränken, um angesichts des anthropogenen Klimawandels zukünftigen

Generationen prognostizierbar ähnliche Lebensbedingungen zu bieten, wie sie für die

Bessergestellten heute vorherrschen?

Eine der stärksten handlungsmotivierenden Kräfte ist das Gefühl, ungerecht behandelt zu

werden: im persönlichen Bereich bis hin in die höchsten politischen Zusammenhänge.

Empfundene Ungerechtigkeit zu überwinden, verbindet daher von jeher Individuen und

Gruppen, die sonst wenig eint. So funktionieren Proteste gegen elterliche Vorgaben wie

politische Aufstände und Revolutionen. Ungerechtigkeit zu überwinden ist – bildlich

gesprochen – eine zentrale Forderung, die oft „auf der Straße“ ertönt: bottom up,

Graswurzelaktivismus. Ein im Menschen, sogar offensichtlich schon bei manchen Primaten

beobachtbarer,1 tief verwurzelter Sinn für Ungerechtigkeit ist vielfach der Ausgangspunkt für

Gerechtigkeitsforderungen.2 Wenn ein als ungerecht empfundener Zustand – etwa

Unterdrückung, Willkür oder mangelnde Anerkennung, Gleichberechtigung und Teilhabe an

wichtigen Entscheidungsprozessen – überwunden ist, zerfällt häufig die zuvor bestehende

Einheit der Ungerechtigkeitskoalition. Was danach folgt, ist oft unklar. Denn was als gut,

wünschenswert oder zumindest gerecht gelten darf – sei es im familiären, rechtlichen,

politischen, ökonomischen oder sozialen Bereich –, bleibt höchst umstritten. Gerade wenn

solche neuen Ordnungen dauerhaft etabliert, also institutionalisiert werden sollen, entstehen

oft erneut Konflikte. Bei dieser Strittigkeit (Was ist das Gerechte?) setzen die

Reflexionsdiskurse, allen voran die ethischen, zur Deutung und Umsetzung von Gerechtigkeit

an.3

- Seite 2

https://syslex-online.de/articles/armut-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/frieden-version-1-0/
https://syslex-online.de/articlecontainer/gesellschaft/
https://syslex-online.de/articles/gleichheit-version-1-0/


 

2. Mindestbedingungen einer allgemeinen Definition von
„Gerechtigkeit“

In der Moderne lässt sich das Gute in ethischen Reflexionstheorien zwar durchaus begründen.

Doch es gilt als optional oder disponibel. In vormodernen Zeiten hingegen war oft eine

bestimmte Vorstellung und Lebensform des Guten verbindlich – etwa über viele Jahrhunderte

hinweg in Europa, wo christlich legitimierte Religionskulturen die Gesellschaftsordnung

prägten. Mit der Gerechtigkeit verhält es sich dagegen anders: Wenn eine Forderung, eine

Handlungsregel, eine Entscheidung, eine Maßnahme, ein Gesetz, eine Institution oder

Organisation als gerecht gelten soll, dann wird damit der Anspruch verbunden, dass das so

Erwartete oder Geforderte (unter gleichen Bedingungen; lateinisch heißt das: „ceteris

paribus“) als verallgemeinerbar gelten können soll (zum Verhältnis von Gerechtem und Gutem

vgl. Kap. 7).

Kurzum: Gerechtigkeitsansprüche müssen sich möglichst universal – und nicht nur partikular

vor den Mitgliedern der eigenen Ingroup – rechtfertigen können. Sie haben daher (ceteris

paribus) einen verallgemeinerbaren Geltungsanspruch. Daraus lässt sich eine erste ganz

allgemeine und formale (sprich: heuristische) Definition von Gerechtigkeit ableiten: 
Gerechtigkeit ist die gerechtfertigte und gleichmäßige Berücksichtigung des jeder bzw. jedem

jeweils Angemessenen .

Diese Definition ist heuristisch, weil sie eine bestimmte Sinnrichtung vorgibt. Will man von ihr

abgrenzen, muss man sich – angesichts der langen Begriffsgeschichte – argumentativ oft

erheblich anstrengen. Ethisch gesprochen trägt man hier die Beweislast. Das ist nicht viel,

aber eben auch nicht nichts. Zugleich bleibt die Definition so allgemein, dass sie – wie im

Folgenden erläutert wird – die vielfältigen Theorieentwicklungen von Gerechtigkeit mit ihren

unterschiedlichen sachlichen und methodischen Perspektiven zu integrieren vermag. Nur

wenn man diese Integrations- wie Differenzierungsfähigkeit, -bedürftigkeit wie -notwendigkeit

des Gerechtigkeitsbegriffs im Blick behält, wird man ihm gerecht – erwartet also nicht zu viel

und nicht zu wenig von ihm.

- Seite 3

https://syslex-online.de/articles/gut-moralisches-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/gesetz-version-1-0/


Zunächst greift diese Definition die griechisch-römische Traditionslinie der Bestimmung des

Begriffs auf, nicht die altorientalische (vgl. kurz Kap. 8). Ob es einem (z. B. aus religiösen

Gründen) zusagt oder nicht, ideen- und realgeschichtlich hat diese Tradition den

Gerechtigkeitsbegriff bis heute maßgeblich geprägt – das bedeutet nicht, dass den anderen

Traditionen keine Bedeutung in Geschichte und Gegenwart zukäme, ganz im Gegenteil (vgl.

Kap. 8 & 9). Aber ihrer Pointen wird man gewahr, wenn man auf die zunächst prägende

Tradition schaut.

2.1. Inspiration durch Ulpian

Die heuristische Ausgangsdefinition greift fast wortwörtlich auf eine, wenn nicht: die

 berühmteste Definition von Gerechtigkeit überhaupt zurück (mit einer wichtigen, gleich zu

nennenden Unterscheidung!), nämlich die des römischen Rechtsgelehrten Ulpian 

oes-gnd-icon: „Iustitia est constans et perpetua voluntas ius suum cuique tribuendi.“4 Verändert

wurde die Definition hier, indem sie aus der reinen Rechtssphäre („Recht zuteilen“)

herausgenommen und ein noch allgemeineres nominalisiertes Verb („Berücksichtigung“ statt

„Zukommen“) gewählt wurde.

2.2. Klassische Unterscheidungen

Mit dieser heuristischen Ausgangsdefinition er- und umfasst man die klassische

Differenzierung des Gerechtigkeitsbegriffs der griechisch-römischen Tradition, wie sie von 

Aristoteles oes-gnd-icon (in Aufnahme seines Lehrers Platon oes-gnd-icon) in Buch V der

Nikomachischen Ethik5 grundgelegt und in der scholastischen Tradition, namentlich vor allem

bei Thomas von Aquin oes-gnd-icon, in ein systematisches Gebäude gefasst worden ist.

Danach muss sich die fundierende allgemeine oder formale oder legale Gerechtigkeit (iustitia

generalis, universalis, legalis) in zwei Varianten bewähren: in einer ausgleichenden (der iustitia

retributiva im [heute so genannten] Zivilgerichtswesen oder der iustitia commutativa in [vor

allem wirtschaftlichen] Tauschprozessen) und einer zuteilenden (iustitia distributiva, die vor

allem, aber nicht ausschließlich staatliche Zuteilungen für Gruppen oder Individuen normativ

charakterisieren soll).

Die Logik der ersten ist arithmetisch – do ut des. Sie gilt vornehmlich für den horizontalen

Ausgleich individueller Ansprüche untereinander. Der Staat oder eine vergleichbare Kontroll-

- Seite 4

https://syslex-online.de/people/ulpian/
https://syslex-online.de/people/aristoteles/
https://syslex-online.de/people/platon/
https://syslex-online.de/people/thomas-von-aquin/
https://syslex-online.de/articles/staat-version-1-0/


oder Entscheidungsinstanz hat dabei die Aufgabe, für das richtige Verfahren nach der iustitia

formalis / universalis / legalis zu sorgen. Ebenso ist er für die Umsetzung des Ausgleichs

verantwortlich. Das bedeutet: Wenn mir etwas weggenommen wird, sollte ich dafür

gleichwertigen Ersatz oder eine Kompensation erhalten. Dabei stellt sich unmittelbar die

Frage: Was gilt als gleichwertig – und auf welcher Grundlage? Wie komplex es ist, Fragen der

kommutativen Gerechtigkeit, also des gerechten horizontalen Ausgleichs, zu

operationalisieren, zeigt sich nicht nur im Wirtschaftsverkehr zwischen Handelspartnern,

sondern auch bei der Organisation internationaler Wirtschaftsbeziehungen: Was dem

Anschein nach wie ein symmetrisches Tauschgeschäft wirkt, kann sich womöglich durch

massive asymmetrische finanzielle, rechtliche oder politische Bedingungen von vornherein zu

Ungunsten einer Partei entwickeln. Das wird von nicht wenigen als ungerecht angesehen.

Dem widersprechen andere (wie z. B. Robert Nozick oes-gnd-icon6), für die eine (Eigentums-

)Position dann hinreichend gerecht ist, wenn sie rein formal gerecht erworben oder ererbt

wurde. Weitere Ungleichheitsmaßstäbe werden nicht als Gerechtigkeitsproblem angesehen.

Die Logik der zweiten ist proportional und folgt der Regel „jeder/jedem das ihm oder ihr

Zustehende“. Man ahnt sofort, welche Konflikte ob des Maßes der Zuteilung (meistens vertikal

von einer Organisation, vor allem dem Staat organisiert) aufbrechen können. Auch darüber

können Gerichte im Zweifelsfall entscheiden. Aber die Gerechtigkeitsfrage stellt sich hier

schon den zuteilenden Organisationen bzw. „der“ Gesellschaft, in der sie „beheimatet“ sind,

weshalb für diese Form der Gerechtigkeit das bekannte Diktum des wohl berühmtesten

Gerechtigkeitsbuches der letzten Jahrhunderte, der „Theorie der Gerechtigkeit“ (ursprünglich

1971) von John Rawls oes-gnd-icon, gilt: „Soziale Gerechtigkeit ist die erste Tugend sozialer

Institutionen.“7

 

3. Notwendige formale (d. h. inhaltsarme, aber nicht
weltanschauungsfreie) Minimalstandards von Gerechtigkeit

Wenn sowohl für die kommutative als auch für die retributive (bzw. distributive) Gerechtigkeit

Verfahrensgerechtigkeit notwendig, aber nicht hinreichend ist, muss man sich eingestehen:

Auch letztere ist trotz ihrer vermeintlich reinen Formalität keineswegs unstrittig. Zwar lassen

- Seite 5

https://syslex-online.de/articles/wirtschaft-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/robert-nozick/
https://syslex-online.de/people/john-rawls/


sich kultur- und zeitübergreifend einige – ideale, wenn auch oft nicht eingehaltene –

Minimalstandards benennen: das Gleichheitsgebot, die Forderung nach Unparteilichkeit, nach

Willkürfreiheit und nach fairen Verfahren. Diese zeigen sich etwa in der Unabhängigkeit der

Gerichte, in der Gewähr rechtlichen Gehörs, in der Zulassung von Beweisen oder in

Grundsätzen wie audiatur et altera pars, nulla poena sine lege, in dubio pro reo,8 der fehlenden 

Pflicht zur Selbstanklage oder dem Satz, dass niemand Richter in eigener Sache sein soll.9

 Doch all diese Prinzipien sind in ihren jeweiligen Semantiken und Pragmatiken alles andere

als evident. Das gilt auch für die ethische und rechtliche Dialektik der Dialektik (sic!) von 

Menschenwürde und Menschenrechten,10 die spätestens nach dem Zweiten Weltkrieg und

den völkerrechtlich ratifizierten Menschenrechtspakten die Beweislast für Mindeststandards

des Gerechten bilden, aber – wie die Sustainable Development Goals (SDGs) paradigmatisch

zeigen – nach vorne hin offen sind.

Gerechtigkeit wird oft als vernünftiger Ausgleich (griech.: μεσότης; lat.: mesotes) zwischen

Extremen verstanden. So war es bereits bei Aristoteles oes-gnd-icon, wenn er ihre Krönung in

der Einzelfallgerechtigkeit11 (griech.: ἐπιείκεια; lat.: aequitas; engl.: equity; dt.: Billigkeit) sah, der

klug bedachten Mitte zwischen rigoristischem Legalismus und Willkür. Diese anwenden zu

können, zeichne den weisen Richter aus. Für Aristoteles ist deshalb Gerechtigkeit vor allem

eine Tugend, sprich: eingeübte Haltung.12 Auch die gerechte Gestaltung der Politeia sollte ein

Abwägen der Vor- und Nachteile unterschiedlicher Staatsformen sein und damit das

Gemeinwohl im Blick haben.1

4. Die zentrale Frage in der Moderne: soziale Gerechtigkeit –
aber wie?

Während zu diesem Zwecke in der Antike (Platon oes-gnd-icon, Aristoteles oes-gnd-icon, Stoa

und Neuplatonismus) und in ihrer Rezeption im christlichen Mittelalter die Imagination einer

gesamtgesellschaftlichen Harmonie vorherrschte, suchten Neuzeit und Moderne Gerechtigkeit

so zu konzeptualisieren, dass dabei der zunehmenden Pluralität und Komplexität der

Gesellschaft Rechnung getragen wird. Weil Freiheit und Gleichheit in dieser historischen Lage als
die zwei maßgeblichen Normen galten und gelten, wird (soziale) Gerechtigkeit modernitätssensibel

immer wieder als Ausgleich zwischen ihnen verstanden. Auch diese beiden Kofferbegriffe sind

genauso unklar wie der Ausgleichsimperativ zwischen ihnen. In dieser begriffs- wie

- Seite 6

https://syslex-online.de/articles/pflicht-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/normen-und-prinzipien-version-1-0/
https://syslex-online.de/referral_de/menschenwuerde/
https://syslex-online.de/articles/grundrechte-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/vernunft-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/aristoteles/
https://syslex-online.de/articles/tugend-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/platon/
https://syslex-online.de/people/aristoteles/
https://syslex-online.de/articles/pluralismus-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/freiheit-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/gleichheit-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/normen-und-prinzipien-version-1-0/


praxistheoretisch schwierigen Situation ist bis heute die 1971 erstveröffentlichte „Theorie der

Gerechtigkeit“14 von John Rawls oes-gnd-icon zum Standard avanciert, an dem sich alle

weiteren Konzeptionen abarbeiten müssen. In einem komplexen wie feinen

Argumentationsgang entwickelt Rawls drei Grundsätze der Gerechtigkeit, die genau den

erwähnten Ausgleich versuchen. Diese Sätze formulieren die Grundprinzipien einer

„wohlgeordneten Gesellschaft“ und sind in von ihm sogenannter „lexikalischer Reihenfolge“ zu

lesen. Das bedeutet: Die Wichtigkeit nimmt ab. Im ersten Hauptsatz vertritt Rawls die These,

dass alle Mitglieder der erwähnten Gesellschaft auf der Grundlage eines allen zukommenden

anständigen Mindestmaßes an Grundgütern ein Recht auf gleiche Freiheit besitzen müssen;

als zweites fordert er Chancengleichheit (zumindest für alle öffentlichen Ämter und

Positionen). Drittens sollten gemeinsam erarbeitete Gewinne so verteilt werden, dass die am

meisten Benachteiligten den größten Vorteil erhielten. Wenig überraschend ist, dass

insbesondere von (wirtschafts-)liberalen oder libertären Positionen der dritte Satz massiv in

Zweifel gezogen wurde. Berechtigt an der Kritik ist der Punkt, dass in einer komplexen

Gesellschaft „die“ am schlechtesten Gestellten schwer zu ermitteln sind.15 Denn in

unterschiedlichen Systemen gibt es unterschiedliche Exklusionsrisiken. Am problematischsten

wird es aber sicher dort, wo es – wie ein anderer großer Denker, Niklas Luhmann, festhält – zu

wechselseitigen Exklusionsverstärkungen der Teilnahme am gesellschaftlichen Leben kommt.
16 Aber auch, wie umfangreich die Chancengleichheit (input– oder output-Orientierung) zu

bestimmen oder was die ‚Gleichheit‘ in ‚gleicher Freiheit‘ meine oder wie hoch das „decent

minimum“17 zu bestimmen sei und was es umfasse, gab Anlass zu intensivsten Kontroversen,

die bis heute anhalten.18

Der Beantwortung der letzten Frage widmet sich seit Jahrzehnten ein breiter Forschungs- und

Governance-Strang, vielleicht der einflussreichste der neueren politischen Philosophie: der 

Capabilities Approach.19 Er beeinflusst bis in die Gegenwart zahlreiche internationale

Organisationen. In unterschiedlichen Ausprägungen – am bekanntesten sind der

wohlfahrtsökonomische Ansatz Amartya Sens oes-gnd-icon20 (Nobelpreis 1998) und der 

Aristoteles oes-gnd-icon, Kant oes-gnd-icon und Rawls oes-gnd-icon weiterführende

philosophische Ansatz Martha Nussbaums oes-gnd-icon21 (Kyoto-Preis 2016) – ist die Frage

leitend: Welche Grundbedingungen (capabilities) sind nötig, um ein gutes Leben (human

florishing) haben und entsprechend handeln zu können (functioning)? Entsprechend sei soziale

- Seite 7

https://syslex-online.de/people/john-rawls/
https://syslex-online.de/people/amartya-sen/
https://syslex-online.de/people/aristoteles/
https://syslex-online.de/people/immanuel-kant/
https://syslex-online.de/people/john-rawls/
https://syslex-online.de/people/martha-nussbaum/


Gerechtigkeit zu bestimmen als Befähigung zur Teilnahmemöglichkeit an gesellschaftlicher

Kommunikation (nicht: Zwang dazu!), um so ein selbstbestimmtes Leben führen zu können.22

Greift man diese innere Kriteriologie von Gerechtigkeit auf, kann sie nahezu alle Sphären

gesellschaftlichen Lebens (strukturell und semantisch verstanden) kritisch darauf hin

befragen, ob und wie der Ausgleich von Freiheit und Gleichheit, von Chancenermöglichung,

Zugang, Befähigung, Beteiligung und Inklusion oder zumindest Verhinderung wachsender

Exklusionsverstärkung erfolgt. Entsprechend wird der Terminus Gerechtigkeit nach der

Vielzahl von Sphären mit unterschiedlichsten Adjektiven verknüpft, beispielsweise: politische,

historische, Geschlechter-, Generationen-, globale, Bildungs-, ökologische, ökonomische

Gerechtigkeit. Dabei bringen diese Bereiche je eigene Standards mit und sorgen für

entsprechende Transformationen von (allgemeiner) Gerechtigkeit. Auf die jeweiligen

Spezifitäten dieser unterschiedlichen Gerechtigkeitskonkretionen kann hier nicht weiter

eingegangen werden.

5. Effektive Beteiligung benachteiligter Gruppen: 
postkoloniale und intersektionale Perspektiven

Selbst wenn man gegenüber diesen zuletzt genannten kriteriologischen Bestimmungen

Rückfragen (vor allem nach den Bedingungen der Befähigung) erheben kann, zeigt sich doch:

Eine solche Befähigung zielt auf Teilhabe – und umgekehrt: Teilhabe an gesellschaftlich

relevanten Kommunikationen, vor allem Entscheidungen, entfaltet insbesondere dann ihre je

angemessene Bedeutung, wenn die Akteure kompetent sind, verantwortungsvolle

Entscheidungen zu treffen. Befähigungsgerechtigkeit und Teilhabegerechtigkeit stehen also in

einem Wechselverhältnis. Dabei ist nicht a priori ausgemacht, ob diese Teilhabe an

Gesellschaftsgestaltung auf assimilierende Inklusion oder auf revolutionäre Abolition (=

Abschaffung, Niederlegung) der gegebenen Verhältnisse zielt (und unter welchen

Bedingungen dabei sogar auf Gewalt zurückgegriffen werden darf oder soll).23 Dies ist im

Einzelfall reflexiv, emotional und performativ zu klären: Woran kann eine realistische

Befähigung scheitern? Wird die Forderung nach ihr als ein Menschen(-gruppen)

entmächtigendes Feigenblatt für vermeintliche, aber faktisch nicht stattfindende

Selbstermächtigung vorgeschoben? Was verhindert Teilhabe? Verschiedenste

Befreiungsbewegungen und die sie begleitenden praxeologischen Ansätze (von Bürgerrechts-,

- Seite 8

https://syslex-online.de/articles/inklusion-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/geschlecht-version-1-0-2/
https://syslex-online.de/articles/bildung-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/postkoloniale-theologien-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/intersektionalitaet-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/inklusion-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/gewalt-version-1-0/


Black Lives Matter- (vgl. Art. Black Theology), LGBTIQ+-Bewegungen über Subaltern- zu

intersektionale Studien und Disability-Studies)24 haben in all ihrer Unterschiedlichkeit und

auch ihren praktischen und konzeptionellen Konflikten untereinander gezeigt, dass vor allem 

Geschlecht, Ethnie und Race, Gesundheitsstatus, Alter sowie (soziale) Klasse besondere

Risikofaktoren für mangelnde Teilhabe(-möglichkeit) an gesellschaftlichen Prozessen und

Entscheidungen darstellen. Zu erheblichen Ungleichheiten und Ungerechtigkeiten kommt es

dort, wo diese Faktoren sich wechselseitig verstärken. Das herauszustellen, ist insbesondere

ein Verdienst intersektionaler Studien.25

Darüber, wie unterdrückte, benachteiligte oder vulnerable Menschen(-gruppen)

gerechterweise Teilhabe – also Mitsprache und Mitentscheidung – an sie betreffenden Fragen

einfordern können, hat sich eine intensive Forschungsdiskussion entfaltet.

Gayatri Chakravorty Spivak oes-gnd-icon fragt in einem berühmten Aufsatz (und dann Buch):

Können die Subalternen überhaupt sprechen?26 Zwar argumentiert sie angesichts der

bedrückenden Machtverhältnisse eher pessimistisch, eröffnet aber Wege, wie Teilhabe

dennoch möglich wäre – durch Dekolonialisierung des Denkens, Selbstkritik der

Diskursmächtigen und das Gewähren von Raum und Stimme für die „Subalternen“, ohne sie

zu vereinnahmen.

Miranda Fricker oes-gnd-icon untersucht in sozialphilosophisch-moraltheoretischer

Perspektive, wie Ungerechtigkeiten in Kommunikation entstehen und dann überwunden

werden können.27 Sie unterscheidet zwei Formen „epistemischer Ungerechtigkeit“: Zum

einen Testimonial Injustice, wenn die Glaubwürdigkeit von Personen systematisch gemindert

wird, weil sie von der dominanten Norm abweichen (etwa: „Frauen sind intuitiv, nicht

rational“). Zum anderen hermeneutische Ungerechtigkeit, wenn einem Diskurs Begriffe fehlen,

um Erfahrungen überhaupt verständlich zu machen – wie einst bei der fehlenden Sprache für 

sexualisierte Gewalt. Beide Formen unterlaufen gerechte Teilnahmemöglichkeiten an

gesellschaftlicher Kommunikation.

Daniel Loick oes-gnd-icon sieht in der Benachteiligung – so sehr sie kein Wert an sich ist –

unter bestimmten Bedingungen epistemische, normative, ästhetische und affektive Vorteile

unterdrückter Gruppen.28 Diese „paradoxe Überlegenheit“ versteht er nicht als

Selbsttröstung, sondern als reale Wirkung widerständiger Praxis, etwa in

- Seite 9

https://syslex-online.de/articles/black-theology-deu-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/behinderung-ethisch-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/geschlecht-version-1-0-2/
https://syslex-online.de/articles/ethnie-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/gesundheit-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/alter-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/klasse-sozialer-status-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/gayatri-chakravorty-spivak/
https://syslex-online.de/people/miranda-fricker/
https://syslex-online.de/articles/sexualisierte-gewalt-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/daniel-loick/
https://syslex-online.de/people/daniel-loick/
https://syslex-online.de/people/daniel-loick/


„Gegengemeinschaften“. So zeigt sich, wie eng im Gerechtigkeitskontext Theorie, Praxis und

Lebensformen miteinander verflochten sind. Kritisch bleibt zu fragen, ob Loicks Ansatz die

besondere Perspektive Benachteiligter nicht romantisierend verallgemeinert. Doch sein

Konzept wie auch Spivaks oes-gnd-icon und Frickers oes-gnd-icon Arbeiten mahnen, sich nicht

vorschnell als authentische Repräsentant:innen marginalisierter Gruppen zu verstehen.

Gerade wer sich der „vorrangigen Option für Benachteiligte“ (Heinrich Bedford-Strohm 

oes-gnd-icon)29 verpflichtet weiß, sollte prüfen, ob er paternalistisch handelt oder solidarisch

 unterstützt – auch und gerade dort, wo Fremdheitserfahrungen bleiben. Ein solches

selbstkritisches Ringen um das rechte Maß wäre ein Beitrag zu mehr Befähigungs- und

Teilhabegerechtigkeit.

Im Kontext postkolonialer und intersektionaler Impulse, Gerechtigkeitsprozesse entscheidend

von benachteiligten und betroffenen Gruppen prägen zu lassen, sind auch die Debatten um 

Restorative Justice (ein deutscher Terminus wie „restaurative Gerechtigkeit“ ist

ungebräuchlich) zu betrachten.30 Retributive Gerechtigkeit (vgl. Kap. 2.2) zielt gerade im

Zusammenhang der Aufarbeitung schweren Unrechts, z. B. von Kriegsverbrechen und

Genozid, primär auf Vergeltung, stellt das in der Vergangenheit begangene Verbrechen ins

Zentrum und fordert, dass Täter für ihr schuldhaftes Handeln bestraft werden – als Akt der

Gerechtigkeit und zur Sicherung des öffentlichen Rechtsfriedens. Restorative Justice dagegen

richtet den Blick nach vorn: Sie versucht, durch Dialog, Anerkennung des erlittenen Leids und

Wiedergutmachung zerstörte Beziehungen zu heilen, gesellschaftliche Versöhnung zu fördern

und stellt dabei das/die Opfer in den Mittelpunkt des Gerechtigkeitsprozesses. Manch

praktisch-politische Modelle wie das kolumbianische Sondergericht für den Frieden verbinden

beide Gerechtigkeitsformen: Strafe bleibt (bei fehlender Kooperation der Täter) möglich, steht

aber im Dienst der Wahrheitsfindung, der Heilung und eines dauerhaften gerechten Friedens.

So entsteht ein hybrides Verständnis von Gerechtigkeit, das Verantwortlichkeit und 

Versöhnung gleichermaßen anstrebt.

6. Dialektik von „Umverteilung und Anerkennung“ (N.
Fraser/A. Honneth) als Prüfkriterium für
Gerechtigkeitsforderungen und -theorien

- Seite 10

https://syslex-online.de/people/gayatri-chakravorty-spivak/
https://syslex-online.de/people/miranda-fricker/
https://syslex-online.de/people/heinrich-bedford-strohm/
https://syslex-online.de/articles/solidaritaet-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/verantwortung-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/versoehnung-ethisch-version-1-0/


Der Schnelldurchgang durch aktuelle postkoloniale, politisch-philosophische und

moraltheoretische Positionen, wie Befähigungs- und Beteiligungsdefizite identifiziert und

möglichst umfassend überwunden werden können, verweist auf einer Metaebene auf eine 

Dialektik, die einen kritischen Maßstab für jede Theorie sozialer Gerechtigkeit darstellt: die

Dialektik von Anerkennung und Umverteilung.31 Beide Begriffe sind in sich hochgradig

umstritten, erst recht ihr Verhältnis. Bei der Anerkennung wird nicht nur darüber diskutiert,

welche Formen unter diesen schillernden Begriff fallen (berühmt, aber auch vielfach kritisiert

ist die von Axel Honneth oes-gnd-icon herausgearbeitete Trias von Recht, Solidarität und Liebe

),32 sondern auch ob Anerkennung überhaupt erreichbar ist, ob Verkennung33 nicht

konstitutiv zu einer geerdeten Anerkennung hinzugehöre und wie groß das Maß an 

Vulnerabilität ist, um zu echter Anerkennung zu gelangen.34 Noch umstrittener ist das

Verständnis von Umverteilung:35 Braucht es sie überhaupt in der Forderung der

Gerechtigkeit? Sei es nicht vielmehr ungerecht, Eigentum zum Wohle anderer oder auch der

Gemeinschaft (bspw. durch Steuern) anzutasten? Wie viel Umverteilung ist zu welchem Zweck

gerecht? Die Rückfragebatterie lässt sich schier endlos erweitern.

Dennoch hat die sach- und stilprägende Debatte zwischen Nancy Fraser oes-gnd-icon und 

Axel Honneth oes-gnd-icon zu Beginn der 2000er Jahre – bei allen bleibenden Differenzen

zwischen den beiden – deutlich gemacht,36 dass soziale Gerechtigkeit nicht eindimensional

gedacht werden kann. Strukturelle und materielle Herausforderungen auf der einen sowie

kulturelle, semantische und emotionale Aspekte auf der anderen Seite bedingen sich

wechselseitig. Sie stehen, je nach gesellschaftlichen Systemen oder Sphären, in einem

komplexen Wechselverhältnis, wobei mal die eine, mal die andere Dimension theoretisch,

praxeologisch und praktisch in sachlicher, zeitlicher, räumlicher oder sozialer Hinsicht prioritär

zu berücksichtigen ist. Eine sich an realen Verhältnissen abarbeitende konkrete und nicht nur

abstrakte Theorie der Gerechtigkeit37 sollte diese Einbettungen anhand der heuristischen

Unterscheidung und Dialektik von Anerkennung und Umverteilung (selbst-)kritisch im Blick

behalten.

7. Das immer neu zu bedenkende, träge Verhältnis von (Ge-
)Rechtem und Gutem

- Seite 11

https://syslex-online.de/articles/dialektik-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/anerkennung-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/axel-honneth/
https://syslex-online.de/articles/solidaritaet-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/liebe-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/vulnerabilitaet-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/nancy-fraser/
https://syslex-online.de/people/axel-honneth/
https://syslex-online.de/articles/gefuehl-version-1-0/


Die in den letzten Jahrzehnten gewachsene, aber auch als „woke“ kritisierte Weiterentwicklung
38 von Gerechtigkeitsstandards um kulturelle Fragen wie solchen um Race und Gender

demonstriert, dass die Formatierung des (als verallgemeinerbar und unbedingt fordernd

erachteten) Gerechten ohne die Einwirkungen von partikularen Vorstellungen des Guten,

speziell der als gut erachteten Lebensführung, kaum vorstellbar ist. Deshalb lebt die

Bestimmung des Gerechten immer auch von der Verhältnisbestimmung zum Guten. Eine der

großen Theoriedebatten in der Sozialphilosophie und politischen Theorie der letzten fünfzig

Jahre (der sog. Liberalismus-Kommunitarismus-Streit) rang um diese Grenzbestimmungen.39

 M. E. liegt man nicht falsch, wenn man die Konsequenzen dieser Debatte so zusammenfasst –

und das zu wissen, ist hilfreich, um in der nicht nur pluralen, sondern zunehmend

polarisierten Gesellschaft weltanschauliche Konflikte abschichten zu können: Grundsätzlich

sollten in einem demokratischen Rechtsstaat verschiedene Vorstellungen guten Lebens

möglich sein. Dies gilt besonders, weil er eine bewährte politische Form einer funktional

ausdifferenzierten und weltanschaulich pluralen Gesellschaft ist. Dabei müssen Standards des

(eben auch semantisch keineswegs eindeutig zu bestimmenden) Gerechten und des Rechts

beachtet werden. Gerechtigkeit gilt (außer im Rechtspositivismus) als regulative Idee oder

kritischer Maßstab des Rechts. Der berühmte Soziologe Niklas Luhmann oes-gnd-icon nennt

Gerechtigkeit daher halbironisch die „Kontingenzformel des Rechts“.40 Damit will er darauf

hinweisen, dass der Verweis auf Gerechtigkeit oft eher verschleiert als klärt, wie und mit

welcher Begründung zwischen Recht und Nicht-Recht unterschieden werden soll. In einem

solchen Rahmen sollten sich unterschiedliche Vorstellungen guten Lebens wechselseitig

respektieren (können). Grundlage dafür sollte neben den erwähnten formalen Standards der 

iustitia universalis zumindest auch die offene, aber sich de facto träge entwickelnde rechtliche

und ethische Dynamik von Menschenwürde und -rechten sein. Im Konfliktfall zwischen

verschiedenen Weltanschauungen habe der Vorrang des Rechten (was immer das im

Einzelnen heißt) vor den Vorstellungen des Guten zu gelten. Zugleich bieten die Lebensformen

und Vorstellungen des Guten unverzichtbare Motivationshintergründe und

Ressourcenbecken, vorhandene Deutungen und Vorstellungen des Rechten und Gerechten

kritisch zu hinterfragen, ggf. aber auch zu bestätigen oder weiterzuentwickeln (so würdigen

viele in Zeiten der Klima- und Biodiversitätskrisen Rechte zukünftiger Generationen stärker,

als dies noch vor Jahrzehnten oder gar in der Antike der Fall war). Den Ansatz, partikulare

Vorstellungen des Guten zur Weiterentwicklung der Universalisierungserwartung von

- Seite 12

https://syslex-online.de/articles/gut-moralisches-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/niklas-luhmann/
https://syslex-online.de/articles/klimaethik-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/universalismus-version-1-0/


Gerechtem zu nutzen, ohne diese kulturellen Wurzeln zu vergessen, kann man als 

Transpartikularisierung (Peter Dabrock oes-gnd-icon) bezeichnen.41 Dass dabei die jeweils

partikularen Positionen auf der Suche nach sie Transzendierendem (bei Rawls zu

harmonistisch „overlapping consensus“ genannt)42 schmerzhafte Erfahrungen von sie

herausforderndem Anderem und Fremdem machen, gehört ehrlicherweise zur Wahrheit

dieser Figur.

8. Transpartikularisierung des Gerechten am Beispiel der
biblisch-christlichen Tradition

Die biblischen und die sich auf sie beziehenden kirchlichen und theologischen Traditionen

halten im transpartikularisierenden Sinne gewichtige narrative, konzeptionelle und

praxeologische Impulse bereit, die erheblich dazu beitragen können, motivational und

interpretativ Theorien und Praxen von Gerechtigkeit weiterzuentwickeln. Gerade wenn man in

evangelischer Perspektive hermeneutisch von der Rechtfertigungsbotschaft und der von ihr

her gelesenen Zwei-Reiche-und-Regimenten-Lehre, die zugleich unseren Standort in der

modernen Gesellschaft nicht leugnet, ausgeht,43 wird man konstatieren können: Aus dem

Motiv, dass das marginalisierte Volk Gottes aus Ägypten befreit worden ist (Ex 1–15), leitet sich

in vielen biblischen Traditionen das Grundmotiv der Gerechtigkeit, verstanden als 

Gemeinschaftstreue (hebr.: zedaka; הָקָדְצ), ab.44 Diese schließt (ebenfalls in vielen Traditionen

verbürgt) das Moment der Inklusion und vorrangigen Berücksichtigung von benachteiligten

und vulnerablen Gruppen ein: „Witwen, Waisen, Fremdlinge und Armen“ (Sach 7,10 u. ö.). Sie

sollen nicht bevorzugt werden, aber ihre soziale und rechtliche De-facto-Benachteiligung soll

ausgleichend berücksichtigt werden (Lev 19,15; Dtn 24,17–19; Jes 1,17 u. ö.). Diese Form von

Gerechtigkeit ist im Anschluss an das grundlegende altägyptische Ordnungskonzept Maat45

 als „Kraftfeld“46 zu begreifen, aus dem heraus einzelne Weisungen (hebr.: mischpatim;

ihre Glaubwürdigkeit erhalten. Wo solche inklusions- und vulnerabilitätssensible (םיִ֔טָּפְׁשִמ

Gerechtigkeit nicht umgesetzt wird, erheben sich prophetische Stimmen, um die Missachtung

dieses kollektiv wie individuell (als Ideal) geltenden Auftrages anzuprangern.47

Zugleich hält die biblische Tradition (hermeneutisch mit der auf Dietrich Bonhoeffer 

oes-gnd-icon zurückgehenden Unterscheidung von Letztem und Vorletztem gelesen)48 eine

hohe Sensibilität für das bereit, was man „eschatologische Vorbehalte“ nennt.49 Sowohl in 

- Seite 13

https://syslex-online.de/people/peter-dabrock/
https://syslex-online.de/referral_de/bibel/
https://syslex-online.de/articles/hermeneutik-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/rechtfertigung-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/zwei-reiche-regimente-lehre-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/vulnerabilitaet-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/prophetie-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/dietrich-bonhoeffer/
https://syslex-online.de/articlecontainer/eschatologie/


Zeit-, Raum-, Sach- wie Sozialdimension wird immer wieder darauf verwiesen, dass

Gerechtigkeit im Sinne der inklusiven und vulnerabilitätssensiblen Gemeinschaftstreue

anzustreben ist. Zugleich ist wahrzunehmen, dass ihre endgültige Realisierung notorisch

ausbleibt. Es wird zwar versucht, Gerechtigkeit als Gemeinschaftstreue an bestimmten Orten

zu verwirklichen. Aber es ist auch zu konstatieren: Zum einen ragt das Ideal über diese

Versuche hinaus, zum anderen wird es „jenseits von Eden“ nicht umgesetzt: Die sachlichen

Bestimmungen bleiben aufgrund der begrenzten Kenntnis der Bedingungen immer

unvollständig; zudem stehen der Menschen individuelle und kollektive Prägungen (Endlichkeit,

Fragmentarität wie Sünde) der Verwirklichung von Gerechtigkeit immer wieder entgegen.

Dennoch bleibt der Zuspruch Gottes (nach christlichem Verständnis besiegelt in seinem

„Letzten Wort“ Jesu Christi)50 Inspiration, sich nicht mit identifizierten Ungerechtigkeiten

zufrieden zu geben, sondern sie möglichst partizipativ und auch auf Frieden hin orientiert, zu

überwinden.

9. Sprachfähigkeit der transpartikular verstandenen
Gerechtigkeit in der Gegenwart

Solch biblische Perspektiven müssen jedoch, so die evangelisch-fundamentaltheologische

 Linie, in der Moderne mit ihrer funktionalen Differenzierung und weltanschaulichen Pluralität

gebrochen und neu formuliert werden. Gerechtigkeit, biblisch verstanden als

Gemeinschaftstreue, überschneidet sich mit Konzepten wie Solidarität (weil sie wie diese eine

starke partikulare Bindung berücksichtigt) oder Barmherzigkeit (weil zedaka; הָקָדְצ oft mit

chesed; דֶסֶח dt. Güte) zusammen gedacht wird), geht aber über das hinaus, was in modernen,

oft abstrakten Gerechtigkeitstheorien als das von Allen unbedingt in einer bestimmten

Konstellation zu Fordernde formuliert wird. Eine simple Übertragung etwa der hebräischen

zedaka in moderne Diskurse ist unzulässig. Vielmehr bedarf es einer hermeneutischen

Reflexion und Übersetzung, die Anschlussfähigkeit bei gleichzeitiger fremdheitswahrender

Irritationskraft bereithält. Es hilft daher nicht, wenn in den letzten Jahrzehnten auf der

Schwelle von Systematik und biblischer Theologie (inspiriert von kulturwissenschaftlichen

Beiträgen, konkret von Jan Assmann oes-gnd-icon),51 biblisch nachvollziehbare Hybridfiguren

wie „Erbarmensgesetz“52 und „konnektive Gerechtigkeit“53 formuliert werden. Solche in der

antiken Welt, in der umfassende Weltbilder Geltung beanspruchen konnten, nachvollziehbare,

normativ wie evaluativ geltende Orientierungsmuster müssen mit der modernen Differenz

- Seite 14

https://syslex-online.de/articles/zeit-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/suende-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/jesus-christus-als-glaubensinhalt-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/frieden-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/fundamentaltheologie-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/moderne-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/solidaritaet-version-1-0/
https://syslex-online.de/articles/barmherzigkeit-version-1-0/
https://syslex-online.de/people/jan-assmann/


von Gerechtem und Gutem verknüpft werden. Das mag im obigen Sinne geschehen, dass die

Kulturen des Guten stark gemacht werden, die Semantiken, Narrationen und Praktiken für die

Gestaltung des Gerechten bereithalten. Aber man sollte nicht den Fehler begehen, Gutes als

Gerechtes auszugeben. Hält man sich bei allen Kopplungsnotwendigkeiten an diese Differenz,

kann evangelische Ethik im transpartikularisierenden Austausch mit anderen Traditionen

einen wichtigen Beitrag für die Suche nach Gerechtigkeit und damit der „Stadt Bestem“ (Jer

29,7) leisten.

Weiterführende Literatur

Miller, David, Art. Justice, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Spring 2025 Edition (

https://plato.stanford.edu/entries/justice), abgerufen am 22.05.2025.

Dabrock, Peter, Befähigungsgerechtigkeit. Ein Grundkonzept konkreter Ethik in

fundamentaltheologischer Perspektive. Unter Mitarbeit von Ruth Denkhaus, Gütersloh 2012.

Fischer, Stefan, Art. Gerechtigkeit / Gerechter / gerecht (AT), in: WiBilex, 2015 (https://www.die-

bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/gerechtigkeit-gerechter-gerecht-at), abgerufen

am 22.05.2025.

Goppel, Anna et al. (Hrsg.), Handbuch Gerechtigkeit, Stuttgart 2016.

Horn, Christoph/Scarano, Nico (Hrsg.), Philosophie der Gerechtigkeit. Texte von der Antike bis

zur Gegenwart, Frankfurt a. M. 2002.

Höffe, Ottfried, Gerechtigkeit. Eine philosophische Einführung, München 62021.

Einzelnachweise

1

Vgl. Tomasello, Michael, Eine Naturgeschichte der menschlichen Moral, Berlin 2016.

2

- Seite 15

https://plato.stanford.edu/entries/justice
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/gerechtigkeit-gerechter-gerecht-at
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/gerechtigkeit-gerechter-gerecht-at
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup1
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup2


Vgl. Shklar, Judith N., Über Ungerechtigkeit. Erkundungen zu einem moralischen Gefühl,

Berlin 2021.

3

Vgl. Miller, David, Art. Justice, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy, Spring 2025

Edition (https://plato.stanford.edu/entries/justice), abgerufen am 22.05.2025 (dort auch

Hinweise auf viele weitere Artikel zu speziellen Formen der Gerechtigkeit); Horn,

Christoph/Scarano, Nico (Hrsg.), Philosophie der Gerechtigkeit. Texte von der Antike bis

zur Gegenwart, Frankfurt a. M. 2002; Goppel, Anna et al. (Hrsg.), Handbuch Gerechtigkeit,

Stuttgart 2016; Witte, Markus (Hrsg.), Gerechtigkeit (Themen der Theologie 6), Tübingen

2012.

4

Ulpian, Iustiniani Digesta 1,1,10 (Textausgabe: 

https://www.thelatinlibrary.com/justinian/digest1.shtml), abgerufen am 22.05.2025):

Gerechtigkeit ist der feste und dauerhafte Wille, jedem sein Recht zukommen zu lassen.

5

Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, übers. von Ursula Wolf, Reinbek 2006.

6

Vgl. Nozick, Robert, Anarchie, Staat, Utopia, München 2011.

7

Rawls, John, Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M. 1975, 19.

8

„Man höre auch die andere Seite“, „Keine Strafe ohne Gesetz“, „Im Zweifel für den

Angeklagten“.

9

- Seite 16

https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup3
https://plato.stanford.edu/entries/justice
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup4
https://www.thelatinlibrary.com/justinian/digest1.shtml
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup5
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup6
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup7
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup8
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup9


Vgl. Dabrock, Peter, Befähigungsgerechtigkeit. Ein Grundkonzept konkreter Ethik in

fundamentaltheologischer Perspektive. Unter Mitarbeit von Ruth Denkhaus, Gütersloh

2012.

10

Vgl. Bundeszentrale für politische Bildung (Hrsg.), Menschenrechte (Aus Politik und

Zeitgeschichte 21–22/2020), Bonn 2020; Bundeszentrale für politische Bildung (Hrsg.),

Allgemeine Erklärung der Menschenrechte (Aus Politik und Zeitgeschichte 49–50/, 2023),

Bonn 2023; zur doppelten Dialektik von Menschenwürde und Menschenrechten vgl.

Huber, Wolfgang, Gerechtigkeit und Recht. Grundlinien christlicher Rechtsethik,

Gütersloh 1996, 222–286.

11

Vgl. Aristoteles, Nikomachische Ethik, V 14.

12

Vgl. LeBar, Mark, Art. Justice as a Virtue, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy,

Spring 2025 Edition (https://plato.stanford.edu/entries/justice-virtue/), abgerufen am

22.05.2025.

13

Vgl. Hiebaum, Christian (Hrsg.), Handbuch Gemeinwohl, Wiesbaden 2022.

14

Vgl. Rawls, Theorie.

15

Vgl. Bratu, Christine, Das Differenzprinzip, in: Goppel, Anna et al. (Hrsg.), Handbuch

Gerechtigkeit, Stuttgart 2016, 158–163.

16

- Seite 17

https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup10
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup11
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup12
https://plato.stanford.edu/entries/justice-virtue/
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup13
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup14
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup15
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup16


Vgl. Luhmann, Niklas, Die Religion der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 2000, 300–306.

17

Vgl. White, Stuart, Art. Social Minimum, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy,

Spring 2025 Edition (https://plato.stanford.edu/entries/social-minimum/), abgerufen am

22.05.2025.

18

Für die wichtigsten Kritikpunkte am Egalitarismus, die bis zu der von Friedrich A. von

Hayek oes-gnd-icon vertretenen These reichen, dass soziale Gerechtigkeit ein unsinniges

Konzept darstelle, weil Märkte kein Subjekt seien und man daher in der Marktwirtschaft

keine soziale Gerechtigkeit erwarten könne, vgl. (noch immer relevant) Krebs, Angelika

(Hrsg.), Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik, Frankfurt a. M.

2000; zur Verteidigung eines ausdifferenzierten Gleichheitsverständnisses vgl. Pauer-

Studer, Herlinde, Autonom leben. Reflexionen über Freiheit und Gleichheit, Frankfurt a.

M. 2000, vor allem die Hauptthese: „Unter Bedingungen der Ressourcenknappheit […] ist

die Frage, wie viel jemandem zusteht, nicht ablösbar davon zu beantworten, wie viel

andere erhalten sollen“ (53).

19

Vgl. Robeyns, Ingrid/Fibieger Byskov, Morten, Art. The Capability Approach, in: The

Stanford Encyclopedia of Philosophy, Spring 2025 Edition (

https://plato.stanford.edu/entries/capability-approach/), abgerufen am 22.05.2025.

20

Vgl. Sen, Amartya, Ökonomie für den Menschen. Wege zu Gerechtigkeit und Solidarität in

der Marktwirtschaft, München/Wien 2000.

21

Vgl. Nussbaum, Martha, Fähigkeiten schaffen. Neue Wege zur Verbesserung

menschlicher Lebensqualität, Freiburg/München 2015.

- Seite 18

https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup17
https://plato.stanford.edu/entries/social-minimum/
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup18
https://syslex-online.de/people/friedrich-a-von-hayek/
https://syslex-online.de/people/friedrich-a-von-hayek/
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup19
https://plato.stanford.edu/entries/capability-approach/
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup20
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup21


22

Vgl. Dabrock, Befähigungsgerechtigkeit, 76–84.

23

Vgl. Enzmann, Birgit (Hrsg.), Handbuch Politische Gewalt. Formen – Ursachen –

Legitimation – Begrenzung, Wiesbaden 2013; Neuheuser, Christian, Gewalt der

Ungleichheit. Würde und Widerstand, Stuttgart 2025.

24

Vgl. Tretter, Max, Hip-Hop bei Black Lives Matter-Protesten. Eine theologisch-ethische

Auseinandersetzung mit ästhetischen Artikulationsformen in der Öffentlichkeit (PE 26),

Tübingen 2025; Waldschmidt, Anne (Hrsg.), Handbuch Disability Studies, Wiesbaden

2022.

25

Vgl. Biele Mefebue, Astrid et al. (Hrsg.), Handbuch Intersektionalitätsforschung,

Wiesbaden 2022.

26

Vgl. Spivak, Gayatri Chakravorty, Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und

subalterne Artikulation, Wien/Berlin 2007.

27

Vgl. Fricker, Miranda, Epistemische Ungerechtigkeit. Macht und die Ethik des Wissens,

München 2023.

28

Vgl. Loick, Daniel, Die Überlegenheit der Unterlegenen. Eine Theorie der

Gegengemeinschaften, Berlin 2024.

29

- Seite 19

https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup22
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup23
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup24
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup25
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup26
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup27
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup28
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup29


Vgl. Bedford-Strohm, Heinrich, Vorrang für die Armen. Auf dem Weg zu einer

theologischen Theorie der Gerechtigkeit, Gütersloh 1993.

30

Zum Verhältnis von retributiver Gerechtigkeit und Restorative Justice vgl. Ambos,

Kai/Aboueldahab, Susann, Retributive and Restorative Justice. Where Does International

Criminal Law Stand Today?, in: Ethics and Armed Forces 12 (01/2025), 38–45.

31

Vgl. Fraser, Nancy/Honneth, Axel, Umverteilung oder Anerkennung? Eine politisch-

philosophische Kontroverse, Frankfurt a. M. 2003; Siep, Ludwig et al. (Hrsg.), Handbuch

Anerkennung, Wiesbaden 2021; Goppel et al., Handbuch Gerechtigkeit.

32

Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer

Konflikte, Frankfurt/M. 1994.

33

Vgl. Bedorf, Thomas, Verkennende Anerkennung. Über Identität und Politik, Berlin 2010.

34

Vgl. Braun, Matthias, Zwang und Anerkennung. Sozialanthropologische

Herausforderungen und theologisch-ethische Implikationen im Umgang mit psychischer

Devianz (PE 10), Tübingen 2017; Ott, Tabea, Zwischen Unsichtbarkeit und Exponiertheit.

Zu einer theologischen Ethik der Visibilität im digitalisierten Gesundheitssystem (PE 27),

Tübingen 2025.

35

Vgl. Barry, Christian, Art. Redistribution, in: The Stanford Encyclopedia of Philosophy,

Spring 2025 Edition (https://plato.stanford.edu/entries/redistribution/), abgerufen am

22.05.2025.

- Seite 20

https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup30
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup31
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup32
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup33
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup34
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup35
https://plato.stanford.edu/entries/redistribution/


36

Vgl. Fraser/Honneth, Umverteilung.

37

Vgl. Dabrock, Befähigungsgerechtigkeit, 84–107.

38

Bei aller offensichtlichen ideologiebehaften Kritik an sog. woken Einstellungen, erscheint

mir dort ein bedenkenswerter Punkt erreicht, wenn von marginalisierten Menschen(-

gruppen) die eigene Lebensweise partikularistisch als die einzig richtige dargestellt und

ein ernsthaftes Gespräch mit anderen Lebensformen, auch im Sinne der

transpartikularisierenden (s. Kap. 8) Selbstkritik gar nicht mehr gewollt ist. Ob und wie

das zutrifft und nicht ein Zerrbild der „anitwoken“ Gruppierungen darstellt, muss im

Einzelnen geprüft werden; vgl. Balzer, Jens, After Woke, Berlin 2024.

39

Vgl. Forst, Rainer, Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von

Liberalismus und Kommunitarismus, Frankfurt a. M. 2004.

40

Luhmann, Niklas, Das Recht der Gesellschaft, Frankfurt a. M. 1995, 214–238.

41

Unter Transpartikularisierung verstehe ich die Bereitschaft partikularer Traditionen

(resp. der darin verwurzelten Menschen), Fremdheitsherausforderungen im Eigenen und

ihm gegenüber als Anreiz zu verwenden, „nicht nur in Wort und Zunge, sondern Tat und

Wahrheit“ (1Joh 3,18) über das Vertraute hinauszublicken und mit und im Gegenüber zu

anderen nach verbindendem, begründ- und motivierbarem Allgemeinerem (Komparativ!)

zu suchen, ohne die eigenen Bindungen und Wurzeln deshalb kappen zu müssen.

Perspektive ist eine lateral immer neu zu suchende, kultur- und affektsensible

- Seite 21

https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup36
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup37
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup38
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup39
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup40
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup41
https://syslex-online.de/passage/62-00318-1-johannes-318/


Universalisierung von unten; vgl. zuletzt Dabrock, Peter, Begrenzte Vermittlung von

Grenzen. Zum Ansatz responsiver Transpartikularisierung, in: Dabrock, Peter et al.,

Grenzen von Vermittlung – Vermittlung von Grenzen. Ethische, theologische und

gesellschaftswissenschaftliche Erkundungen, Stuttgart 2025, 15–22.

42

Vgl. Rawls, John, Politischer Liberalismus, Frankfurt a. M. 1998, 219–265.

43

Vgl. Dabrock, Peter, Differenzkompetenz und Ambiguitätssensibilität zum Wohle der

Öffentlichkeitskultivierung. Ein Essay über modernitätssensible Repristinationen der

Zwei-Reiche-und-Regimenten-Lehre, in: Wustmans, Clemens et al. (Hrsg.), Kontext und

Dialog. Sozialethik regional – global – interdisziplinär. Festschrift für Traugott Jähnichen

zum 65. Geburtstag (Ethik – Grundlagen und Handlungsfelder 21), Stuttgart 2024, 52–68.

44

Vgl. Fischer, Stefan, Art. Gerechtigkeit / Gerechter / gerecht (AT), in: WiBiLex, 2015 (

https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/gerechtigkeit-gerechter-

gerecht-at), abgerufen am 22.05.2025; Dabrock, Befähigungsgerechtigkeit, 107–132.

45

Vgl. Quack, Joachim Friedrich, Art. Maat, in: WiBiLex, 2006 (https://www.die-

bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/maat), abgerufen am 14.05.2025.

46

Vgl. Welker, Michael, Gottes Geist. Theologie des Heiligen Geistes, Neukirchen-Vluyn

1992, 224–231.

47

Vgl. Kessler, Rainer, Art. Sozialkritik (AT), in: WiBiLex, 2008 (https://www.die-

bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/sozialkritik-at), abgerufen am 22.05.2025.

- Seite 22

https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup42
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup43
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup44
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/gerechtigkeit-gerechter-gerecht-at
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/gerechtigkeit-gerechter-gerecht-at
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup45
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/maat
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/maat
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup46
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup47
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/sozialkritik-at
https://www.die-bibel.de/ressourcen/wibilex/altes-testament/sozialkritik-at


48

Vgl. Bonhoeffer, Dietrich, Ethik (DBW 6), Gütersloh 1992, 137–162.

49

Vgl. Huber, Gerechtigkeit, 167–183.

50

Vgl. Verweyen, Hansjürgen, Gottes letztes Wort. Grundriss der Fundamentaltheologie,

Regenburg 42002.

51

Vgl. Assmann, Jan, Ma’at. Gerechtigkeit und Unsterblichkeit im Alten Ägypten, München

1990.

52

Welker, Gottes Geist, 27–32.

53

Vgl. Huber, Gerechtigkeit und Recht, 159–160.

Huber, Wolfgang, Gerechtigkeit und Recht. Grundlinien christlicher Rechtsethik, Gütersloh

1996, 222–286.

Neuheuser, Christian, Gewalt der Ungleichheit. Würde und Widerstand, Stuttgart 2025.

Witte, Markus (Hrsg.), Gerechtigkeit (Themen der Theologie 6), Tübingen 2012.

 

Gerechtigkeit

- Seite 23

https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup48
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup49
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup50
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup51
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup52
https://syslex-online.de/articles/gerechtigkeit-ethisch-version-1-0/#popup53
https://www.ethik-lexikon.de/stichwort/gerechtigkeit

